
78 

© 2025 The Author(s). This is an open access article under CC-BY-SA license 

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

Insan Cita 
Journal of Islamic Civilization and Social Movements 

Volume 01, No. 01, 2025, 78-95 

Website: https://journal.visiinsancita.com/index.php/insancita/about 

حركة العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا: تحليل الأنماط الإدارية وتأثير التمكين 
 الاجتماعي

 
Dania*1, Firman Riaz2, Rosee laehseng3 

1Padjadjaran University, Indonesia 
2Khawaja Fareed Government Graduate College Rahim Yar Khan and 

Topper Academy of Sciences,R.Y.K, Pakistan 
3Fatoni University, Thailand 

Corresponding E-mail: dania18001@mail.unpad.ac.id 
 

Received: June 2025  Revised: July 2025  Accepted: October 2025 

 

 خلاصة 

التمكين   وتأثير  الإدارية  الأنماط  على  التركيز  مع  إندونيسيا  في  الإسلامية  الخيرية  الحركة  تحليل  إلى  الدراسة  هذه  تهدف 
الدراسة الأدبيات المتعلقة بتطوير الزكاة والإنفاق   الناتج عنها. من خلال نهج دراسة الأدبيات، تدرس هذه  الاجتماعي 

ودور المؤسسات الخيرية الإسلامية، وتحديات الحوكمة. تم جمع البيانات من المقالات  (،  ZISWAFوالصدقات والأوقاف )
والمصادر الأكاديمية ذات الصلة، ثم تم تحليلها وصفيًا ونوعيًا للعثور على الأنماط العامة    Scopusالصحفية المفهرسة في  

يري الإسلامي في إندونيسيا قد زاد بشكل كبير،  والمساهمات والآثار النظرية والعملية. تُظهر نتائج الدراسة أن نمو العمل الخ
  BAZNASبما يتماشى مع الدعم التنظيمي وزيادة وعي المجتمع المسلم بتوزيع الأموال الاجتماعية. تلعب مؤسسات مثل  

  ZISWAFدوراً استراتيجيًا في توزيع أموال    LAZISMUو  LAZISNUو  Rumah Zakatو  Dompet Dhuafaو
ثقة   يزيد من  والمساءلة والرقمنة  الشفافية  مبادئ  تطبيق  أن  ثبت  إداري،  منظور  من  وإنتاجي.  استهلاكي  توزيع  بنموذج 
الجمهور ويعزز فعالية البرامج، على الرغم من أنه لا يزال يواجه تحدي تقييم الأثر وفجوات القدرات بين المؤسسات. يمكن  

العمل الخيري الإسلامي في تح المستحاك  رؤية تأثير  التمكين الاقتصادي والتعليم والصحة وتعزيز  سين رفاهية  من خلال 
المجتمع. إن تحويل المستحاك إلى مزكي هو مؤشر حقيقي على نجاح البرنامج. من الناحية النظرية، يعزز هذا البحث الخطاب  

المؤسسية وتكامل    حول الحوكمة الرشيدة ومقاصد الشريعة ورأس المال الاجتماعي، بينما يقدم عمليًا توصيات لتعزيز الحوكمة
السياسات العامة وتآزر أصحاب المصلحة المتعددين. في الختام، لا يعُد العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا مجرد ممارسة  

 خيرية، بل أداة للتنمية الاجتماعية والاقتصادية التحويلية والمستدامة. 
 : العمل الخيري الإسلامي، الزكاة، الوقف، التمكين الاجتماعي الكلمات المفتاحية 

 

 

https://journal.visiinsancita.com/index.php/insancita/about


INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

79 
 

 مقدمة 
للعمل الخيري الإسلامي تاريخٌ عريق في الحضارة الإسلامية، متجذر في أدوات الشريعة الإسلامية كالزكاة والإنفاق  
والصدقة والوقف. توُفر إندونيسيا، بصفتها أكبر دولة إسلامية من حيث عدد السكان في العالم، بيئةً اجتماعيةً خصبةً لنمو  

تريليون   327.6أن الإمكانات الوطنية للزكاة تصل إلى   BAZNAS (2022)نات  الحركات الخيرية الإسلامية. تُظهر بيا
الفعلي لا يتجاوز   التحصيل  إندونيسية، أي أقل من    20روبية إندونيسية سنويًا، إلا أن  % من إجمالي  5تريليون روبية 

فاقاً جديدة لتعزيز الحركة الخيرية  الإمكانات. يشير هذا إلى وجود فجوة كبيرة بين الإمكانات والتحصيل الفعلي، كما يفتح آ
 .)Maftuhin, 2017( في إندونيسيا

بالإضافة إلى الزكاة، شهدت أدوات الوقف تطوراً ملحوظاً. وأصبح الوقف النقدي والوقف الإنتاجي ابتكارات  
ا الممارسة التقليدية المتمثلة في التبرع بالأراضي للمساجد أو المدارس. ومن خلال مجلس الأوقاف الإندونيسي   مهمة، إذ غيرر

)BWI(  ،  يدُمج برنامج الوقف مع النظام المصرفي الإسلامي، مما يُمكرن من إدارة الوقف بكفاءة عالية لتحقيق التمكين
قائمًا على الأعمال الخيرية   إندونيسيا لم يعد  العمل الخيري الإسلامي في  التحول أن  للمجتمع. ويظُهر هذا  الاقتصادي 

لوجيا الرقمية زخماً  (. علاوة على ذلك، وفرر تطور التكنو Hasan & Harahap, 2021( فحسب، بل يتجه نحو التمكين  
كبيراً. إذ تستخدم مؤسسات الزكاة والمؤسسات الخيرية الآن منصات التمويل الجماعي الإسلامية، وتطبيقات الزكاة عبر  
الهاتف المحمول، والمحافظ الرقمية لتسهيل المشاركة العامة. وتُظهر هذه الظاهرة أن الحركة الخيرية الإسلامية في إندونيسيا قد  

 ,Ascarya & Rahmawati( الديناميكيات الحديثة، ومواكبة التغيرات الاجتماعية والتكنولوجية المتسارعة تكيفت مع 

2021(. 
تلعب   إندونيسيا.  في  والأوقاف  والصدقات  والإنفاق  الزكاة  إدارة  في  رئيسية  فاعلة  جهات  الخيرية  المؤسسات 

BAZNAS  ،  بصفتها مؤسسة حكومية رسمية، دوراً استراتيجيًا في تنسيق جمع الزكاة والإشراف عليه. مؤسسات جمع الزكاة
(LAZ  )  مثلDompet Dhuafa    وRumah Zakat    وLAZISNU  و  LAZISMU    هي رائدة في تقديم برامج

على سبيل المثال، معروفة ببرامجها الصحية )المستشفيات  ،  Dompet Dhuafa.  تمكين مبتكرة ومنتجة قائمة على الزكاة
على    Rumah Zakatالمجانية( والتعليم )المنح الدراسية للفقراء( والبرامج الاقتصادية )رأس مال المشاريع الصغيرة(. تركز  

الذي يدمج الجوانب الاقتصادية والتعليمية والصحية والبيئية على أساس مجتمعي. وفي  ، Empowered Villageبرنامج 
العمل الخيري الإسلامي القائم على المنظمات الدينية، مع شبكات    LAZISMUو    LAZISNUالوقت نفسه، تمثل  

،  Retsikas( والتي تصل بفعالية إلى المجتمعات الشعبية (،  pesantren)واسعة من المساجد والمدارس الداخلية الإسلامية 

2021.) 
تجمع نماذج الحوكمة في هذه المؤسسات عمومًا بين مبادئ الحوكمة الرشيدة والقيم الإسلامية. وتعُد الشفافية في  
التقارير المالية، ومساءلة البرامج، والابتكار الرقمي عوامل أساسية في بناء ثقة الجمهور. كما تُشجع المنافسة الصحية بين  

 ,.D. A. Fauzia et al(الة، في مجالات التعليم والصحة والاقتصاد المجتمعي.المؤسسات على ظهور برامج إبداعية وفعر 

على الرغم من التطورات الإيجابية التي شهدتها الحركة الخيرية الإسلامية في إندونيسيا، إلا أنها لا تزال تواجه تحديات   ) 2022



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

80 
 

إدارية عديدة. أولها، الشفافية والمساءلة. لم تتبنَّ العديد من المؤسسات الخيرية معايير المحاسبة الشرعية أو أنظمة التدقيق  
 . )Wahyudi et al., 2021( المستقلة بشكل كامل، مما أدى إلى تآكل ثقة الجمهور

ثانيًا، الرقمنة. على الرغم من التقدم المحرز في استخدام تطبيقات الزكاة والتمويل الجماعي الشرعي، لا تزال هناك  
فجوة في الوعي الرقمي، لا سيما في المناطق الريفية. وهذا يعيق تحسين تحصيل الزكاة على المستوى الوطني. ثالثاً، التجزئة  

العدد الكبير من م يتُيح  إندونيسيا، على المستويين الوطني والمحلي، إمكانية تداخل البرامج  المؤسسية.  ؤسسات الزكاة في 
وتكرار التوزيع. ويمكن أن يقُلل هذا التجزئة من فعالية العمل الخيري الإسلامي في إحداث أثر اجتماعي واسع وملموس.  

 )Arwani et al., 2024( ة متكاملةلذلك، ثمة حاجة إلى تنسيق أقوى بين المؤسسات من خلال لوائح وسياسات عام 
رابعًا، رصد الأثر. لا تزال معظم المنظمات الخيرية تقيس نجاح برامجها بناءً على حجم الأموال المصروفة، بدلًا من مؤشرات  
الاستدامة الاجتماعية والاقتصادية. ومع ذلك، في سياق التمكين، يعُدر تقييم الأثر أمراً بالغ الأهمية لضمان أن تُحسرن الزكاة  

 (.Pratama & Lubis, 2022(جودة حياة المحتاجين  
السياق   في  الاجتماعي.  للتحول  آلية  أيضًا  هي  بل  الثروة،  لتوزيع  أداة  مجرد  ليست  الإسلامية  الخيرية  الحركة 
الفقر والبطالة والتفاوت الاجتماعي. وقد أثبتت   تتمتع الأعمال الخيرية الإسلامية بإمكانيات كبيرة لمعالجة  الإندونيسي، 

لمستفيدين على تحقيق الاستقلال الاقتصادي. على سبيل المثال، توفر برامج  برامج الزكاة الإنتاجية فعاليتها في مساعدة ا
التمويل الأصغر القائمة على الزكاة رأس مالٍ تجاري للمشاريع الصغيرة والمتوسطة ومتناهية الصغر، مما يزيد بدوره دخل أسر  

العامة، كالمستشفيات   .(Zulinda & Hidayat, 2023) المستفيدين  المرافق  تطوير  الإنتاجي  الوقف  يدعم  وبالمثل، 
والمدارس ومراكز التدريب المهني، مما يسُهم في تحسين جودة الموارد البشرية. علاوةً على ذلك، يسُهم العمل الخيري الإسلامي  

سات الخيرية شبكات التضامن، وتعزز  في تعزيز رأس المال الاجتماعي للمجتمع. فمن خلال البرامج المجتمعية، تبني المؤس
الثقة بين أفراد المجتمع، وتعزز التماسك الاجتماعي. وهذا يتماشى مع مقاصد الشريعة الإسلامية، وهي حفظ الدين والنفس  

 .(A. Fauzia, 2013) والعقل والنسل والمال
لذا، يعُدر التمكين الاجتماعي المؤشر الأهم لتقييم فعالية الحركات الخيرية الإسلامية في إندونيسيا. ولا يكفي قياس  
والاقتصادية   الاجتماعية  الظروف  تُحسرن  أن  التبرعات  لهذه  يُمكن  ذلك، كيف  من  الأهم  بل  جمرعة، 

ُ
الم التبرعات  حجم 

 للمجتمع بشكل مستدام. 
 

 طريقة 
تعتمد هذه الدراسة على منهجية مراجعة الأدبيات لتحليل الحركة الخيرية الإسلامية في إندونيسيا، مع التركيز على  
الأنماط الإدارية للمؤسسات الخيرية وأثرها على التمكين الاجتماعي. وقد اختيرت هذه المراجعة الأدبية نظراً لاتساع نطاق  

زكاة والإنفاق والصدقة والوقف في إندونيسيا. ومن خلال هذه المراجعة،  موضوع البحث، إذ يشمل مختلف مؤسسات ال 
يمكن للباحثين دراسة ومقارنة نتائج الأبحاث السابقة، سواءً في شكل مجلات علمية أو وقائع مؤتمرات أو تقارير رسمية من  



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

81 
 

 .(Adlini et al., 2022) المؤسسات الخيرية، بهدف بناء فهم شامل للظاهرة قيد الدراسة 
التجريبي   البحث  ونتائج  النظرية  دمج  من  الباحثين  تُمكرن  منهجيةً  الأدبيات  مراجعة  تعُدر  لكريسويل،  وفقًا 
والسياسات ذات الصلة لبناء إطار مفاهيمي. في هذا السياق، درس الباحثون مصادر علمية مُختلفة تنُاقش تطور العمل  

اة والإنفاق والصدقة وجمع أموال الوقف، وأنماط حوكمة المؤسسات  الخيري الإسلامي في إندونيسيا، بما في ذلك جوانب الزك
الخيرية، وتقييم الأثر الاجتماعي لبرامج التمكين الخاصة بها. أجُري البحث من خلال جمع الأدبيات ذات الصلة من قواعد  

عتمدة. حُدردت  بيانات أكاديمية مرموقة، مثل سكوبس، وويب أوف ساينس، وجوجل سكولار، وبوابات المجلات الوط
ُ
نية الم

لضمان حداثة    2025-2020معايير اختيار الأدبيات بناءً على عدة اعتبارات: أولًا، المنشورات العلمية المنشورة في الفترة  
البيانات؛ ثانيًا، الأدبيات التي تعُالج موضوع العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا مباشرةً، من منظور إداري ومن منظور  
وموثوقيتها  البيانات  صحة  لضمان  دولية  ووقائع  مرموقة  مجلات  في  المنشورة  الأدبيات  ثالثاً،  الاجتماعي؛   التمكين 

(Creswell et al., 2007). 
بدأت عملية جمع البيانات بتطوير كلمات البحث الرئيسية، مثل العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا، وإدارة  
الزكاة، وحوكمة الأوقاف، والتمويل الاجتماعي الإسلامي، والتمكين الاجتماعي من خلال الزكاة. ثم فُحصت نتائج البحث  

الأدبيات المختارة بعمق لتحديد الأنماط والاتجاهات والنتائج الرئيسية.  للتأكد من توافقها مع محور البحث. ثم حُللت جميع  
(  2019(كانت التقنية التحليلية المستخدمة في مراجعة الأدبيات هذه هي تحليل المحتوى. يذكر مايلز وهوبرمان وسالدانا  

أنه يمكن استخدام تحليل المحتوى لاستخراج المعنى واكتشاف الأنماط ومقارنة النتائج من مصادر الأدبيات المختلفة. تم إجراء  
عملية التحليل على عدة مراحل. أولًا، أجرى الباحثون تقليل البيانات، والذي تضمن تصفية المعلومات ذات الصلة من  

ء التصنيف لتجميع النتائج بناءً على موضوعات البحث الرئيسية، وهي: نمو العمل الخيري  الأدبيات المختارة. ثانيًا، تم إجرا
التمكين   )الشفافية والمساءلة والرقمنة(، وتأثير  الحوكمة  والوقف، وتحديات  الزكاة  الإدارية لمؤسسات  والأنماط  الإسلامي، 

 ر الأدب المختلفة ضمن إطار مفاهيمي محدد مسبقًا. الاجتماعي. ثالثاً، تم إجراء تحليل موضوعي، وربط النتائج من مصاد 
( BAZNAS  علاوةً على ذلك، استخدم الباحثون نهجًا مقارنًا لمقارنة إدارة المؤسسات الخيرية الحكومية )مثل

)مثل   المستقلة  المؤسسات  )مثل  (،  Rumah Zakatو  Dompet Dhuafaمع  المجتمعية  المؤسسات  وكذلك 
LAZISNU  وLAZISMU  .)  ومن خلال مراجعة الأدبيات، تمكن الباحثون من تحديد أوجه التشابه والاختلاف في

الحوكمة، وابتكار البرامج، وفعالية التمكين الناتج. ولضمان صحة هذه الدراسات، قام الباحثون بتثليث الأدبيات بمقارنة  
المتعلقة بإمكانيات الزكاة    BAZNASرنت بيانات  المصادر الأكاديمية والتقارير المؤسسية الرسمية. على سبيل المثال، قو 

يتوافق هذا النهج مع توصية   .(Hayman & Smith, 2020) ئج البحوث الأكاديمية، مما وفرر صورةً أكثر دقة الوطنية بنتا
( بأن الدراسة الأدبية الجيدة لا تعتمد فقط على نوع واحد من المصادر، بل تدمج مصادر  2016(بلانو كلارك وإيفانكوفا  

 مختلفة لتحليل أكثر شمولًا. 
فيما يتعلق بصحة البيانات، تستخدم مراجعة الأدبيات هذه مبادئ المصداقية والموثوقية والقابلية للتأكيد. تتحقق  



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

82 
 

المصداقية من خلال استخدام الأدبيات من المجلات ذات السمعة الطيبة فقط، ويتم الحفاظ على الموثوقية من خلال توثيق  
عملية اختيار الأدبيات، ويتم تحقيق القابلية للتأكيد من خلال تجنب التحيز الشخصي والتركيز على نتائج الأبحاث السابقة.  

ضعة للمساءلة الأكاديمية. بشكل عام، تهدف طريقة مراجعة الأدبيات هذه ليس فقط  وبالتالي، فإن النتائج موضوعية وخا 
(، يجب أن تكون مراجعة  2019(إلى تقديم ملخص للأدبيات ولكن أيضًا إلى إجراء توليفة نقدية. وكما ذكر سنايدر  
جديدة. في هذه الدراسة، الفجوة    الأدبيات قادرة على دمج نتائج الأبحاث السابقة وتحديد الثغرات وتقديم اتجاهات بحثية

التي يجب سدها هي البحث المحدود حول العلاقة المباشرة بين الأنماط الإدارية للمؤسسات الخيرية الإسلامية وتأثير التمكين  
الاجتماعي في إندونيسيا. من خلال نهج مراجعة الأدبيات، من المتوقع أن تقدم هذه الدراسة نظرة عامة شاملة على الوضع  

 الفعلي للعمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا، مع تقديم إطار مفاهيمي للبحوث الميدانية المستقبلية. 
 

 النتائج والمناقشة 
A.  نمو الحركة الخيرية الإسلامية في إندونيسيا 

شهدت الحركة الخيرية الإسلامية في إندونيسيا نموًا سريعًا على مدار العقدين الماضيين، بالتزامن مع تزايد وعي  
المسلمين بوجوب الزكاة، وتشجيعهم على المشاركة في أنشطة الإنفاق والصدقة والوقف. وتزداد أهمية هذه الإمكانات نظراً  

أكبر عدد من المسلمين في العالم، مما يوفر قاعدة ديموغرافية متينة لبناء منظومة خيرية إسلامية شاملة.  لكون إندونيسيا تضم  
تريليون روبية إندونيسية سنويًا، إلا أن التحصيل    327أن الإمكانات الوطنية للزكاة تتجاوز    BAZNASوتُظهر بيانات  

% من إجمالي هذه الإمكانات. وتشير هذه الفجوة إلى وجود مجال كبير لتحسين القدرات الإدارية  15- 10الفعلي لا يتجاوز  
 .(Lestari et al., 2023( للمؤسسات الخيرية مع توسيع نطاق توزيع المنافع على المجتمع

في إندونيسيا ارتباطاً وثيقًا بالتاريخ الطويل لممارسات  (  ZISWAF(ترتبط ديناميكيات صندوق الوقف الإسلامي  
الممارسات الاجتماعية، مثل   الصدقات والإنفاق راسخة في  تقاليد  لطالما كانت  المتجذرة في المجتمع.  التعاون الإسلامي 

والتبرعات المجتمعية، والمساعدة في المساجد. ومع ذلك، حدث تحول كبير عندما  ،  (gotong royong(التعاون المتبادل  
أصبحت إدارة الزكاة والوقف أكثر رسمية من خلال المؤسسات الرسمية. على سبيل المثال، تحولت الزكاة من مجرد واجب  

يم برامج زكاة إنتاجية. أكد هذا النهج  فردي إلى أداة للتنمية الاقتصادية والاجتماعية عندما بدأت مؤسسات الزكاة في تقد
ن توُزع فقط في شكل مساعدة للمستهلكين، بل ينبغي استخدامها أيضًا لرأس مال الأعمال،  على أن الزكاة لا ينبغي أ

للتنمية   الثروة وكأداة  لتوزيع  الفقراء. وبالتالي، تؤدي الزكاة وظيفة مزدوجة: كأداة  والتدريب على المهارات، وبرامج تمكين 
 . (A. Fauzia et al., 2016) الاقتصادية 

الصدقات والتبرعات، وهي تطوعية، تلعب دوراً حيويًا في دعم الأنشطة الاجتماعية. فهي أكثر مرونة في توزيعها  
من الزكاة، إذ لا تخضع لشرط المستحق الشرعي. وتستغل المؤسسات الخيرية الإسلامية هذه المرونة لتمويل برامج متنوعة،  

والإغاثة من الكوارث. وهذا يجعل الصدقات والتبرعات مكملة للزكاة، لا سيما    مثل الرعاية الصحية المجانية، وتطوير التعليم،



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

83 
 

في الوصول إلى الفئات التي لا تشملها الفئات الثمانية. ومع تزايد الوعي الاجتماعي في المجتمعات الحضرية وسهولة التبرع  
 Latief et) عبر المنصات الرقمية، أصبحت الصدقات والتبرعات موردًا مهمًا لتعزيز العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا

al., 2015(. 
في غضون ذلك، شهد الوقف نهضةً كبيرةً في السنوات الأخيرة. فبعد أن كان يعُرف سابقًا بأراضي المساجد أو  
القبور، تطور الوقف الآن إلى وقف إنتاجي يشمل الأصول المالية والعقارات، بل وحتى الأوراق المالية المتوافقة مع الشريعة  

الإندونيسي   الأوقاف  مجلس  ويلعب  مشاريع  (  BWI(الإسلامية.  تطوير  من خلال  التحول  هذا  قيادة  في  رئيسيًا  دوراً 
الأوقاف النقدية والأوقاف الإنتاجية، والتي يمكن استخدام عائداتها لدعم برامج التعليم والصحة والتمكين الاقتصادي. على  

يراً، على عكس وقف الأراضي أو  سبيل المثال، يتيح تطبيق الوقف النقدي مشاركةً مجتمعيةً أوسع لأنه لا يتطلب تبرعًا كب
 ,Yasniwati( المباني. ويوضح هذا التطور أن الوقف لم يعد ينُظر إليه كمجرد عبادة، بل كأداة استثمار اجتماعي مستدام

2023). 
إن نمو الحركة الخيرية الإسلامية في إندونيسيا لا ينفصل عن دعم اللوائح والسياسات الحكومية. وكان القانون رقم  

كسلطة وطنية للزكاة، مع تنظيم اعتماد مؤسسات    BAZNAS  بشأن إدارة الزكاة معلمًا هامًا في تعزيز دور  2011لعام    23
الزكاة الأخرى أيضًا. وأوضحت هذه السياسة الهيكل المؤسسي للزكاة، وزادت من شرعية المؤسسات الخيرية، ووفرت أساسًا  

بشأن الوقف أيضًا إطاراً تنظيميًا واضحًا،    2004لعام   41قانونيًا للشفافية والمساءلة. وفي سياق الوقف، قدم القانون رقم  
لا سيما فيما يتعلق بإدارة الأوقاف الإنتاجية. ويعزز وجود هذه اللوائح مكانة الوقف في النظام القانوني الوطني ويفتح فرصًا  

تسريع تحديث العمل الخيري الإسلامي في  للابتكار في إدارة أصول الوقف. ويعُد الدعم السياسي المتسق عاملاً رئيسيًا في  
 . (Yahya, 2020) إندونيسيا

بالإضافة إلى اللوائح الرسمية، تُحدث التطورات في التكنولوجيا الرقمية تغييرات في السياسات الداخلية للمؤسسات  
الخيرية. تتجه العديد من مؤسسات الزكاة الآن نحو الرقمنة، سواءً في جمع الأموال أو توزيعها. يسُهرل وجود تطبيقات الزكاة  

والمحافظ الإلكترونية على الناس دفع الزكاة والتبرع بها، والتبرع للوقف.  )،  QR codes)عة  الإلكترونية، ورموز الاستجابة السري 
عتاد على  

ُ
لا يقتصر دور الرقمنة على زيادة الشفافية فحسب، بل يوُسرع أيضًا قاعدة دافعي الزكاة ليشمل جيل الألفية الم

المالي الإسلامي، مما يجعل العمل الخيري  المعاملات الرقمية. يتماشى هذا التحول الرقمي مع جهود الحكومة لتعزيز الشمول 
 الإسلامي جزءًا لا يتجزأ من المنظومة المالية الوطنية. 

هائلة في التنمية الوطنية إذا ما  (  ZISWAF( إن الإمكانات الاقتصادية لصندوق الزكاة الإسلامية الإندونيسي  
أدُيرت على النحو الأمثل. ويمكن لإمكانات الزكاة، التي تصل إلى مئات تريليونات الروبيات، أن تُسهم بشكل كبير في  
التخفيف من حدة الفقر، نظراً لأن توزيع أموال الزكاة يستهدف الفئات الفقيرة والمستضعفة بشكل مباشر. وتظُهر الأبحاث  

برامج الزكاة الإنتاجية يمكن أن تزيد دخل الأسر المستحقة، بل قد تغُير وضعها في بعض الحالات من متلقرٍ إلى مُعطي.  أن  
 Zanri) مية الاقتصادية المجتمعية وهذا يثُبت أن الزكاة ليست مجرد حل خيري قصير الأجل، بل هي أيضًا أداة مستدامة للتن



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

84 
 

et al., 2025( . 
تُسهم الصدقات والتبرعات إسهامًا كبيراً في التنمية الاجتماعية، لا سيما في مجالي التعليم والصحة. وقد أنُشئت  
العمل الخيري   المساهمة دور  تعُزز هذه  الصدقات والتبرعات.  بفضل  المجانية  المدارس والمستشفيات والعيادات  العديد من 

لرامية إلى تحسين فرص الحصول على التعليم والرعاية الصحية، لا سيما في  الإسلامي كعنصر مُكمرل للسياسات الحكومية ا
المناطق النائية. ويتجلى الأثر الاجتماعي للصدقات والتبرعات بشكل أوضح عندما تُحشد من خلال مؤسسات موثوقة،  

المؤسسات تعمل  السياق،  هذا  وفي  للقياس.  وقابلية  استهدافاً  أكثر  المساعدات  توزيع  يصبح  الإسلامية    حيث  الخيرية 
 .(Mubarok & Yazid, 2025) كمنظمات مجتمع مدني، تلُبي احتياجات المجتمع بموارده

من ناحية أخرى، يتمتع الوقف بإمكانيات استراتيجية كأداة تنمية طويلة الأجل. فعلى عكس الزكاة السنوية،  
يوُلرد الوقف أصولًا دائمةً تمتد ثمارها عبر الأجيال. وقد أصبح الوقف الإنتاجي، المتمثل في المستشفيات والجامعات والأصول  

الإسلامية. كما بدأت إندونيسيا في تبني هذا المفهوم، على سبيل المثال من خلال    التجارية، نموذجًا متناميًا في مختلف الدول
إصدار صكوك قائمة على الوقف )السندات الإسلامية( تُستخدم عائداتها في بناء المرافق العامة. ومن خلال إدارة احترافية،  

 ية، مع دعم أهداف التنمية المستدامة في الوقت نفسه يمكن للوقف أن يكون دافعًا للتنمية المستدامة للبنية التحتية الاجتماع
(A. Fauzia et al., 2012). 

والدعم   العام،  الديني  الوعي  بين  التآزر  إندونيسيا  في  الإسلامي  الخيري  العمل  نمو حركة  يعكس  عام،  بشكل 
على العبادة فحسب، بل يعُدر    ZISWAFالتنظيمي الحكومي، والابتكار في المؤسسات الخيرية. لا يقتصر دور صندوق  

أيضًا قوة اقتصادية واجتماعية تعُزز استقلالية المجتمع. في المستقبل، تتمثل التحديات الرئيسية التي يجب مواجهتها في تعزيز  
ة لخدمة  الحوكمة، وزيادة الشفافية، وتوسيع نطاق الرقمنة، بما يُمكرن الصندوق من تحقيق الاستفادة المثلى من إمكاناته الهائل 

التنمية الوطنية. إذا تم التغلب على هذه التحديات، فإن العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا لديه القدرة على أن يصبح  
 نموذجًا عالميًا للإدارة الشاملة والعادلة والمستدامة للصناديق الاجتماعية القائمة على المعتقدات الدينية. 

B.  دور المؤسسات الخيرية الإسلامية 
يعُدر دور المؤسسات الخيرية الإسلامية في إندونيسيا بالغ الأهمية في تعظيم إمكانات الزكاة والإنفاق والصدقات  

وبصفتها أكبر دولة من حيث عدد السكان المسلمين في العالم، تواجه إندونيسيا تحديات كبيرة  ).  ZISWAFوالأوقاف )
في إدارة الأموال الخيرية بما يُمكرنها من المساهمة بشكل كبير في التخفيف من حدة الفقر وتحقيق التنمية الاجتماعية. وتعمل  

هذه   سدر  على  والمدنية،  منها  الحكومية  الخيرية،  وتُمثرل  المؤسسات  ، Dompet Dhuafaو،  BAZNASالفجوة. 
 نماذج متنوعة من العمل الخيري الإسلامي الناشئ في إندونيسيا LAZISMUو، LAZISNUو، Rumah Zakatو
(A. Fauzia, 2016( .  ولكل مؤسسة خصائصها واستراتيجياتها وقوتها في إدارة أموال المجتمع، ولكنها جميعها تعمل في

 إطار واحد: تحقيق العدالة الاجتماعية والرخاء من خلال آليات العمل الخيري الإسلامي. 
تتمتع   الوطنية،  الزكاة  مؤسسة  في    BAZNASبصفتها  الإسلامي  الخيري  العمل  نظام  استراتيجية في  بمكانة 



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

85 
 

، وهي هيئة حكومية رسمية تتمتع بسلطة جمع  2011لعام    23بموجب القانون رقم    BAZNASإندونيسيا. تأسست  
في شرعيتها القانونية والدعم الهيكلي من    BAZNASوإدارة وتوزيع الزكاة على المستويين الوطني والإقليمي. تكمن قوة  

الحكومة، مما يسمح لها بالوصول إلى نطاق واسع يمتد إلى مستوى المنطقة/المدينة. تُظهر البيانات الرسمية أن جمع الزكاة من  
يستمر في الزيادة عامًا بعد عام، على الرغم من أنه لا يزال بعيدًا عن الإمكانات الوطنية، المقدرة بمئات    BAZNASقبل  

كين إلى التمكين الإنتاجي  متنوعة بشكل متزايد، بدءًا من مساعدة المستهل  BAZNASتريليونات الروبيات. كما أن برامج  
أيضًا دوراً في    BAZNASفي القطاعات الاقتصادية والتعليمية والصحية والإنسانية. وبصفتها مؤسسة حكومية، تلعب  

 . )Murti, 2017a) تعزيز اللوائح والمساءلة، وتعمل كمرجع في تطوير معايير إدارة الزكاة في إندونيسيا 
المدني. تأسست  المجتمع  مبادرات  من  انبثق  مستقلًا  نموذجًا خيريًا  "دومبيت ضعفاء"  تقُدرم  نفسه،  الوقت  في 

عام   تؤُكرد  ١٩٩٣"دومبيت ضعفاء"  ومبتكر.  احترافي  ذات نهج  مكانتها كمؤسسة خيرية عصرية  ترسيخ  في  ، ونجحت 
امج. ومن نقاط قوة "دومبيت ضعفاء" تنوع برامجها، التي لا  المؤسسة على أهمية الاستقلالية في إدارة الأموال واستدامة البر 

تقتصر على توزيع الأموال فحسب، بل تشمل أيضًا التعليم والصحة والاقتصاد والثقافة والدعوة الاجتماعية. وتحت شعار  
ستحقي الصدقة( ليتمكنوا  "توسيع نطاق الخير"، تطُورر "دومبيت ضعفاء" نموذجًا خيريًا يعُطي الأولوية لتمكين المستحرقين )م

من الارتقاء في طبقة اجتماعية ويتحولوا إلى متلقرين للزكاة )مستحقي الصدقة(. تُظهر الأبحاث أن "دومبيت ضعفاء" كانت  
رائدة في تطوير نهج زكاة مُثمر وابتكار أوقاف، بما في ذلك من خلال عيادات صحية مجانية ومدارس متميزة قائمة على  

 . )Latief, 2013) اعية الصناديق الاجتم
تعُدر "روماه زكاة" أيضًا جهةً فاعلةً رئيسيةً في منظومة العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا. تعُرف هذه المؤسسة  
مكرنة"، وهو نهجٌ تنمويٌّ قائمٌ على المجتمع يعتمد على أموال الزكاة والإنفاق والصدقة والوقف. يؤُكد هذا  

ُ
بمفهومها "القرية الم

برامج متكاملة في القطاعات الاقتصادية والصحية  المفهوم على أهمية تمكين ا لمجتمعات على المستوى الشعبي من خلال 
مكرنة" في مئات المواقع في جميع أنحاء إندونيسيا، محققًا نتائجَ ملحوظةً في تحس

ُ
ين  والتعليمية والبيئية. وقد طبُرق نموذج "القرية الم

قدرتها على بناء مجتمعاتٍ مستقلةٍ ومُمكرنة، بدلًا من الاعتماد فقط على    نوعية حياة المستفيدين. تكمن قوة "روماه زكاة" في
المساعدات. ومن خلال هذا البرنامج، لا يقتصر العمل الخيري الإسلامي على توزيع الأموال فحسب، بل كحركةٍ اجتماعيةٍ  

 . )Alam, 2018) تعُزز قدرات المجتمعات المحلية 
مثل لازيسنو   الإسلامي،  المجتمع  منظمات  على  القائمة  الخيرية  المؤسسات  ولازيسمو  (  LAZISNU(تؤدي 

)LAZISMU(  ،  لنهضة التابعة  وتستفيد لازيسنو،  الحديثة.  الخيرية  الممارسات  مع  الدينية  القيم  دمج  مزدوجًا في  دوراً 
العلماء، من قاعدتها الجماهيرية الواسعة لتطوير برامج الزكاة والإنفاق. وتركز برامج لازيسنو بشكل كبير على التعليم في  

اعية للفقراء، وتعزيز المجتمعات القائمة على المساجد. وبدعم من شبكة نهضة  المدارس الداخلية الإسلامية، والمساعدة الاجتم
العلماء المنتشرة في جميع أنحاء إندونيسيا، تمكنت لازيسنو من جمع تبرعات كبيرة وتوزيعها على مختلف المناطق، بما في ذلك  

ج قيم جماعة النهضة مع تحديث إدارة صندوق  المناطق الريفية والنائية. وتُظهر الأبحاث الحديثة أن لازيسنو نجحت في دم
 . )Setiawan & Setyorini, 2022) الزكاة، على الرغم من أنها لا تزال تواجه تحديات في الشفافية والمساءلة 



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

86 
 

التابعة للمحمدية، نهجًا مميزاً، يرُكز على العقلانية  (،  LAZISMU(من ناحية أخرى، تتبنى منظمة لازيسمو  
والحداثة والإدارة الأكثر تنظيمًا. ترُكز هذه المؤسسة على تطوير التعليم والصحة والتمكين الاقتصادي، بما يتماشى مع رسالة  

ات، توُزرع لازيسمو أموال  المحمدية الراسخة في هذه المجالات. بفضل شبكتها الواسعة من المدارس والجامعات والمستشفي
الزكاة والإنفاق لتعزيز منظومة الخدمات العامة القائمة على المبادئ الإسلامية. ومن أهم مساهمات لازيسمو قطاع الصحة،  
حيث تُستخدم أموال الزكاة لدعم مستشفيات المحمدية في جميع أنحاء إندونيسيا. وهذا يظُهر أن العمل الخيري الإسلامي  

 . )Baidhawy, 2015( لى مساعدة المستهلكين فحسب، بل يشمل أيضًا تطوير بنية تحتية اجتماعية مستدامةلا يقتصر ع

بالإضافة إلى مساهمات المؤسسات الفردية، يعُدر التآزر والتعاون بين المؤسسات الخيرية أمراً بالغ الأهمية لتعزيز أثر  
العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا. ويمكن أن يتخذ هذا التعاون شكل برامج مشتركة، وتبادل البيانات، وتطوير معايير  

الم العديد من  التآزر بين  الحوكمة. وقد طبُرقت  التعاونية، مثل    Rumahو  Dompet Dhuafaو  BAZNASبادرات 
Zakat    في برامج الاستجابة للكوارث، حيث تُساهم كل مؤسسة بخبراتها ومواردها. ويتجلى التآزر أيضًا في جهود رقمنة

الزكاة، والتي تُشرك مؤسسات مختلفة في بناء منصة مشتركة لتسهيل دفع الزكاة وزيادة شفافيتها. ومع ذلك، لا يزال هذا  
ءات القطاعية بين المؤسسات. لذلك، يعُدر تعزيز التآزر أجندة بالغة الأهمية  التعاون يواجه تحديات تتعلق بالتنسيق والانتما

 للعمل الخيري الإسلامي للمساهمة بشكل أكبر في التنمية الوطنية. 
بشكل عام، يعكس وجود المؤسسات الخيرية الإسلامية في إندونيسيا طيفًا واسعًا من النماذج والاستراتيجيات  

تقُدم كلٌّ   للمجتمع.  الاجتماعية  الأموال  و،  BAZNASمن  لإدارة  الحكومي،  ، Dompet Dhuafaبدعمها 

مَكَّن، و،  Rumah Zakatوباستقلاليتها،  
ُ
بمؤسساتهما الدينية،  ،  LAZISMUو  LAZISNUبمفهومها المجتمعي الم

مساهمات ملموسة وفقًا لسياقاتها ونقاط قوتها. في المستقبل، يتمثل التحدي الأكبر في كيفية دمج هذه النماذج المختلفة في  
للحد من الفوارق   ZISWAFمنظومة خيرية وطنية متكاملة، بما يُمكرن من تحقيق الاستفادة المثلى من الإمكانات الهائلة لـ 

 لاجتماعية، وتعزيز الخدمات العامة، ودعم التنمية المستدامة. ا
      
 الأنماط الإدارية في الحركة الخيرية الإسلامية     

تعُدر إدارة العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا عاملًا حاسماً في تحديد فعالية برامج الزكاة والإنفاق والصدقات  
واستدامتها وأثرها الملموس. على مدى العقدين الماضيين، شهدت المؤسسات الخيرية الإسلامية نمواً  (  ZISWAFوالوقف )

سريعاً من حيث الكم والقدرات المؤسسية. إلا أن هذا النمو يطرح تحديات كبيرة في أنماط الإدارة، ويتطلب معايير حوكمة  
لوجيا الرقمية. علاوة على ذلك، يواجه توجه توزيع الأموال، الذي  رشيدة، وشفافية، ومساءلة، وابتكاراً في استخدام التكنو 

 المجتمعات بطريقة مستدامة. ويزداد كل هذا  كان يميل إلى الاستهلاك، تحدياً في التحول إلى برامج إنتاجية قادرة على تمكين 
تعقيداً بسبب العوائق الهيكلية والثقافية التي تعيق إدارة هذه الأموال العامة الضخمة، والتي تتطلب من المؤسسات التكيف  

 .(Maika et al., 2019a) باستمرار مع تغيرات العصر واحتياجات المجتمع



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

87 
 

ترتبط مبادئ الحوكمة في إدارة العمل الخيري الإسلامي ارتباطاً وثيقًا بمفاهيم الشفافية والمساءلة. فالشفافية تعني  
أن عملية جمع وتوزيع الأموال يجب أن تُجرى بشكل علني، ومتاح للعامة، مصحوبة بتقارير واضحة. أما المساءلة فتعني أن  

وال التي تديرها، أخلاقيًا تجاه المجتمع وقانونيًا تجاه الدولة. وفي سياق الزكاة والإنفاق  المؤسسة مسؤولة مسؤولية كاملة عن الأم
دارة مصدرها أمانة عامة يجب محاسبتها. وقد أظهرت  

ُ
والصدقة والوقف، يعُدر هذان المبدآن بالغي الأهمية، لأن الأموال الم

يتأثر بشكل كبير بمدى تطبيق المؤسسة للشفافية والمساءلة    العديد من الدراسات أن مستوى ثقة الجمهور في مؤسسات الزكاة
في حوكمتها. فعلى سبيل المثال، ثَـبُتَ أن وجود تقارير مالية سنوية مُدقرقة بشكل مستقل، ونشر الأداء عبر الوسائط الرقمية،  

سات الرسمية. وبالتالي، فإن  وآليات رقابة داخلية وخارجية قوية، يزيد من مشاركة الجمهور في دفع الزكاة من خلال المؤس
 ,.Sugeng et al(  الحوكمة الرشيدة لا تؤثر فقط على شرعية المؤسسة، بل تزيد أيضًا بشكل كبير من تحصيل أموال الزكاة

2024(. 
بالإضافة إلى الشفافية والمساءلة، يتميز نمط إدارة العمل الخيري الإسلامي الآن بالاستخدام المتزايد للرقمنة. وقد  
أحدث التحول الرقمي تغييرات جوهرية في طريقة جمع الزكاة وتوزيعها. يتيح استخدام المنصات الرقمية للجمهور توزيع الزكاة  

ن أكبر. وتعمل مؤسسات الزكاة حاليًا على تطوير تطبيقات للهواتف المحمولة، وقنوات  والإنفاق والوقف بسهولة وسرعة وأما
دفع عبر المحافظ الإلكترونية، والتكامل مع أنظمة الخدمات المصرفية الإسلامية. كما تتيح الرقمنة نظامًا للإبلاغ الفوري  

خدام الأموال. في الواقع، بدأت العديد من المؤسسات  متاحًا للجمهور، مما يزيد من الشفافية ويقلل من احتمالية إساءة است 
في تطبيق تقنية سلسلة الكتل )البلوك تشين( لضمان صحة معاملات الزكاة والوقف. وهذا يظُهر أن الابتكار الرقمي ليس  

ي الإسلامي  مجرد اتجاه، بل ضرورة استراتيجية لمواجهة تحديات العصر. علاوة على ذلك، توُسرع الرقمنة نطاق العمل الخير 
من خلال إشراك جيل الألفية والشتات الإندونيسي في الخارج، الذين يمكنهم توزيع الزكاة عبر الإنترنت. وهكذا فإن التحول  
الإسلامية  الخيرية  الحركة  في  المجتمع  مشاركة  أيضاً  ويعزز  بل  فحسب،  الإدارية  الكفاءة  تحسين  إلى  يؤدي  لا   الرقمي 

(Hartono, 2022(. 
يعُدر توجيه توزيع الأموال جزءًا أساسيًا من نموذج إدارة العمل الخيري الإسلامي. جرت العادة على توزيع الزكاة  
والإنفاق بشكل رئيسي عبر قنوات استهلاكية، أي على شكل مساعدات مباشرة كالسلع الغذائية الأساسية، أو النقد، أو  

ا النموذج  يعُدر هذا  الأساسية.  الاحتياجات  الطوارئ، كالكوارث  دعم  بالفعل، لا سيما في حالات  لاستهلاكي ضروريًا 
الطبيعية أو الأزمات الصحية. إلا أنه على المدى الطويل، يعُتبر هذا النموذج الاستهلاكي غير فعال في تمكين المستهزئين  

الع أثر مستدام. لذلك، بدأت  الفورية فقط دون تحقيق  ديد من المؤسسات الخيرية  )المستفيدين( لأنه يلبي الاحتياجات 
الإسلامية بتحويل توجهها التوزيعي نحو البرامج الإنتاجية. وعادةً ما تتخذ برامج الزكاة الإنتاجية شكل رأس مال الأعمال،  
والتدريب على المهارات، والمساعدة في توفير معدات الإنتاج، وبرامج احتضان الأعمال المجتمعية. وبهذه الطريقة، يشُجع  

زئون على الاستقلال الاقتصادي، مما يؤدي في النهاية إلى نجاتهم من الفقر، بل وحتى إلى التحول إلى مزكي )دافعي  المسته
الزكاة(. يتماشى هذا التحول في التوجه مع مبدأ مقاصد الشريعة الإسلامية، الذي يؤكد على الرفاه المستدام للمجتمع.  



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

88 
 

وتُظهر الدراسات التجريبية أن الزكاة الإنتاجية يمكن أن تزيد دخل الأسر المستحقة، وتوُسرع فرص العمل، وتقُلل من التفاوت  
 .(Nasir, 2020)الاجتماعي على المدى الطويل

ومع ذلك، فإن التحول من التوجه الاستهلاكي إلى التوجه الإنتاجي ليس بالأمر السهل. تواجه المؤسسات الخيرية  
المحدودة   الإدارية  القدرة  هي  الرئيسية  العقبات  إحدى  المثالية.  الإدارة  أنماط  تطبيق  في  والعقبات  التحديات  من  العديد 

موارد بشرية متخصصة في التمويل والتكنولوجيا وتمكين المجتمع. وهذا   للمؤسسات نفسها. لا تمتلك جميع مؤسسات الزكاة
يتسبب في فشل العديد من برامج الزكاة الإنتاجية بسبب ضعف التخطيط والإشراف والتوجيه للمستفيدين. علاوة على  

، إلا أن التنفيذ الميداني غالبًا  ذلك، تنشأ التحديات من الجانب التنظيمي. على الرغم من أن قانون الزكاة يوفر أساسًا قانونيًا 
ما يواجه عقبات بيروقراطية وتداخلًا في السلطات ونقصًا في التآزر بين المؤسسات. تحدٍ آخر هو انخفاض معرفة الزكاة بين  

سمية.  عامة الناس، مما يدفع العديد من المزكين إلى تفضيل توزيع الزكاة مباشرة على المستفيدين بدلاً من خلال المؤسسات الر 
 وهذا لا يقلل فقط من إمكانية جمع الزكاة ولكنه أيضًا يعقد الإدارة المنهجية للبرامج الإنتاجية. 

العقبة التالية تتعلق بتبني التكنولوجيا الرقمية. فبينما تتيح الرقمنة فرصًا عديدة، إلا أن تطبيقها لا يخلو من تحديات،  
مثل التفاوت في الوصول إلى الإنترنت في المناطق النائية، وضعف فهم الجمهور للتكنولوجيا المالية، والتكاليف الباهظة لتطوير  

على ذلك، ينطوي تبني التكنولوجيا أيضًا على مخاطر تتعلق بأمن البيانات وحماية الخصوصية، والتي  الأنظمة الرقمية. علاوة  
يجب إدارتها بجدية. ويتمثل التحدي الأخير الجدير بالذكر في المقاومة الثقافية لبعض المجتمعات التي لا تزال تفضل أنماط  

التقليدية على البرامج الإنتاجية التي  تتطلب توجيهًا طويل الأمد. وهذا يتطلب من المؤسسات الخيرية  توزيع الاستهلاك 
 الإسلامية إجراء حملات تثقيف وتوعية مكثفة لضمان فهم المجتمع لأهمية التمكين الاقتصادي في إطار الزكاة الإنتاجية. 

وهكذا، يمكن فهم النمط الإداري للحركة الخيرية الإسلامية في إندونيسيا كعملية ديناميكية تتضمن ثلاثة جوانب  
رئيسية: حوكمة شفافة وخاضعة للمساءلة، وابتكار رقمي متكيف، وتوجه توزيعي يتحول من الاستهلاك إلى الإنتاج. ومع  

يات متنوعة تتطلب معالجة، سواءً من الجوانب المؤسسية الداخلية  ذلك، فإن تطبيق هذا النمط الإداري لا يخلو من تحد 
واللوائح التنظيمية، أو من عوامل خارجية مثل محو الأمية العامة والظروف الاجتماعية والاقتصادية. لذلك، ثمة حاجة إلى  

التنظيمية، والاستخدام الشامل    استراتيجية شاملة تتضمن زيادة القدرات الإدارية، والتعاون بين المؤسسات، وتعزيز اللوائح
للتكنولوجيا الرقمية. وبهذا النهج، تتمتع الحركة الخيرية الإسلامية في إندونيسيا بالقدرة على أن تصبح ليس فقط أداة خيرية،  

 بل أيضًا قوة دافعة للتنمية الاجتماعية والاقتصادية المستدامة. 

C. أثر العمل الخيري الإسلامي على التمكين الاجتماعي 
لا يقتصر دور العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا على كونه آلية توزيع للأموال لتلبية احتياجات المستهلكين  
الزكاة والإنفاق والصدقة والوقف   أموال  للتمكين الاجتماعي. وتساهم  أداة استراتيجية  أيضًا ليصبح  فحسب، بل تطور 

(ZISWAF  ،)  .التي تُجمع من خلال مؤسسات خيرية مختلفة، مساهمة حقيقية في تحسين جودة حياة الفقراء والمحتاجين
وقد مكرن التحول في توجه التوزيع من نمط استهلاكي إلى نمط إنتاجي العمل الخيري الإسلامي من تحقيق أثر أكبر على  



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

89 
 

تشجع   متنوعة،  مبتكرة  برامج  خلال  ومن  المجتمع.  وتمكين  والصحية  والتعليمية  الاقتصادية  الجوانب  في  الطويل،  المدى 
 . )Murti, 2017b( المؤسسات الخيرية الإسلامية على تحويل المستهزئين )المستفيدين( إلى متبرعين )مزكين( يفُيدون الآخرين

من الناحية الاقتصادية، تعُدر الزكاة الإنتاجية أداةً أساسيةً لدعم استقلالية مستحقي الزكاة. وقد طوررت العديد  
من مؤسسات الزكاة برامجَ تمكيٍن قائمةً على المشاريع متناهية الصغر والصغيرة والمتوسطة، والزراعة، والتدريب على المهارات.  

شكل مساعداتٍ نقدية فحسب، بل تُخصرص أيضًا لرأس مال الأعمال، ومعدات الإنتاج،  لم تعد أموال الزكاة تقُدرم على  
الإنتاجية يحققون   الزكاة  برامج  المشاركين في  الزكاة  التجريبية أن مستحقي  الدراسات  إدارة الأعمال. تُظهر  والمساعدة في 

بيل المثال، تمكرنت برامج تمكين المزارعين والصيادين  زياداتٍ كبيرةً في الدخل مقارنةً بمن يتلقون مساعداتٍ استهلاكية. على س
الخيري   العمل  يعُدر  وبالتالي،  الأسواق.  إلى  الوصول  نطاق  توسيع  مع  الإنتاجية  زيادة  من  الزكاة  مؤسسات  تدعمها  التي 

 ,Utami( نية الإسلامي أداةً مستدامةً للتخفيف من حدة الفقر الهيكلي، بما يتماشى مع أجندة التنمية الاقتصادية الوط

2023( . 

إلى جانب الاقتصاد، يسُهم العمل الخيري الإسلامي إسهامًا كبيراً في التعليم. توُجره العديد من المؤسسات الخيرية  
لدعم برامج المنح الدراسية، وبناء المدارس، وتطوير مناهج تعليمية إسلامية. تقُدرم منح دراسية   ZISWAFأموال صندوق 

تعليمية من المرحلة الابتدائية إلى الجامعية، بهدف توفير فرص أكبر لأطفال الأسر الفقيرة للحصول على تعليم جيد. على  
كات" مدارس متميزة بالاعتماد على أموال الزكاة، لا تدُررس  سبيل المثال، تنُشئ مؤسسات مثل "دومبيت ضعفاء" و"روماه ز 

الأبحاث أن برامج المنح الدراسية القائمة    المعارف العامة فحسب، بل تعُلرم أيضًا القيم الإسلامية ومهارات الحياة. تُظهر
على الزكاة يُمكن أن تزيد من التحاق أطفال الأسر الفقيرة بالمدارس وتقُلرل من معدلات التسرب. وهذا يثُبت أن العمل  

لبشرية في  الخيري الإسلامي يلعب دوراً حاسماً في دعم تكافؤ فرص الحصول على التعليم، مما يسُهم بدوره في تنمية الموارد ا
 . )Maika et al., 2019b) إندونيسيا

وبناء   المجانية،  الطبية  للخدمات  متنوعة  برامج  خلال  من  الإسلامي  الخيري  العمل  يتجلى  الصحة،  قطاع  في 
العيادات، وتوفير التأمين الصحي القائم على الزكاة. وقد أظهرت مؤسسات مثل "دومبيت ضعفاء" بخدماتها الصحية المجانية  

(LKC )  و"بازناس" ببرنامجها "روماه سيهات بازناس" )المنزل الصحي( كيفية استخدام أموال الزكاة لتوسيع نطاق الوصول
إلى الرعاية الصحية للفقراء. ولا تقتصر هذه البرامج على تقديم الخدمات الطبية الأساسية فحسب، بل تشمل أيضًا التثقيف  

، أصبح دور المؤسسات الخيرية الإسلامية  19-زمنة. وفي سياق جائحة كوفيدالصحي، وحملات التغذية، وإدارة الأمراض الم
بارزاً بشكل متزايد من خلال توفير مرافق الرعاية الصحية، وتوزيع معدات الوقاية الشخصية، ودعم التطعيمات. وهذا يدل  

 اعي في مواجهة الأزمات الصحيةعلى أن أموال الزكاة يمكن أن تكون بمثابة أداة للاستجابة للطوارئ وشبكة أمان اجتم
(Adinugraha et al., 2025( . 

يعُدر تمكين المجتمع جانبًا آخر لا يقل أهمية عن تأثير العمل الخيري الإسلامي. فمن خلال برامج مجتمعية، مثل  
مكرنة" التابع لمؤسسة "روماه زكاة"، تُمنح المجتمعات المحلية مساحةً للمشاركة الفعرالة في إدارة إمكاناتها المح

ُ
لية.  برنامج "القرية الم

معي الأولوية للتعاون بين المؤسسات الخيرية وقادة المجتمع والمجموعات المحلية في تصميم البرامج وتنفيذها.  يعُطي هذا النهج المجت



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

90 
 

والنتيجة هي تكوين مجتمعات مستقلة ومُمكرنة، لا تعتمد فقط على المساعدات الخارجية، بل قادرة على تعظيم الإمكانات  
المحلية في مجالات مثل الزراعة والحرف والسياحة. يعُدر الأثر الاجتماعي لهذا النموذج أكثر استدامةً بكثير، إذ يعُزز التضامن  

 Pramanikتمع، ويبُني رأس المال الاجتماعي، وهو أمرٌ أساسيٌّ للتنمية طويلة الأمد ) الاجتماعي، ويقُوري شبكات المج

et al., 2020 .) 
يمكن أيضًا تقييم أثر العمل الخيري الإسلامي من خلال تحويل المستحق إلى مزكي. يؤكد هذا المفهوم على أن  
مستحقي الزكاة لا يظلون مجرد متلقين، بل تتاح لهم فرصة التحول إلى دافعي زكاة بعد تحسن حالتهم المعيشية. وقد أظهرت  

د نجحت في تمكين بعض المستحقين من تحقيق الاستقلال الاقتصادي،  العديد من الدراسات أن برامج الزكاة الإنتاجية ق
مما مكرنهم من دفع الزكاة. ويعُد هذا التحول المؤشر الأبرز على نجاح برامج العمل الخيري الإسلامي، إذ يظُهر دورة مستدامة  

فحسب، بل تعُدر أيضًا آليةً للحراك الاجتماعي  في إعادة توزيع الثروة داخل المجتمع. وهكذا، لا تعُدر الزكاة أداةً لتوزيع الثروة  
 الذي من شأنه أن يرفع المكانة الاقتصادية للمستحق. 

مع ذلك، ورغم الأثر الإيجابي الكبير للعمل الخيري الإسلامي على التمكين الاجتماعي، لا تزال هناك تحديات  
عديدة. من بينها محدودية توافر التقييمات الشاملة القائمة على البيانات. لا تزال العديد من مؤسسات الزكاة تركز على  

أجرى تقييمات معمقة لأثر البرنامج على المدى الطويل في رفاه مستحقي    حجم الأموال المجمعة والموزعة، لكن القليل منها
الصدقات. ويتمثل تحدرٍ آخر في التفاوت في جودة البرامج بين المؤسسات. فبعض المؤسسات الكبيرة ذات الموارد الكافية  

خدماتها على المستهلكين. لذلك،  قادرة على تصميم برامج تمكين شاملة، بينما لا تزال المؤسسات الأصغر محدودة في توزيع  
 لا بد من تضافر الجهود بين المؤسسات لضمان تعميم أثر العمل الخيري الإسلامي على جميع أنحاء إندونيسيا. 

بالنظر إلى المساهمات المتنوعة في مجالات الاقتصاد والتعليم والصحة وتمكين المجتمع، يُمكن الاستنتاج أن العمل  
الخيري الإسلامي يلعب دوراً حيويًا في التمكين الاجتماعي في إندونيسيا. إن التوجه المتزايد نحو الإنتاج يجعل الزكاة وغيرها  

ة أداةً استراتيجيةً للتنمية المستدامة. ويظُهر تحويل المستحق إلى مزكي النجاح الملموس  من الصناديق الاجتماعية الإسلامي 
لهذه البرامج، ويؤكد في الوقت نفسه أن العمل الخيري الإسلامي ليس مجرد شكل من أشكال اللطف الخيري، بل هو أيضًا  

بين المؤسسات، يتمتع العمل الخيري الإسلامي في    حركة اجتماعية تحويلية. ومع تعزيز الحوكمة والابتكار الرقمي والتآزر 
 إندونيسيا بإمكانيات كبيرة ليصبح ركيزةً أساسيةً في بناء مجتمع عادل ومزدهر ومتمكن. 

D.  التداعيات النظرية والعملية 
لا تقتصر أهمية الحركة الخيرية الإسلامية في إندونيسيا على سياق الممارسات الاجتماعية والاقتصادية فحسب،  
بل ساهمت أيضًا إسهامات كبيرة في تطوير نظريات وممارسات الإدارة الخيرية الحديثة. ويعُدر تطوير مؤسسات الزكاة والإنفاق  

والأوقاف   المؤسسية،  (  ZISWAF(والصدقات  الحوكمة  في  الإسلامية  القيم  تطبيق  يظُهر كيفية  اجتماعي  مختبر  بمثابة 
واستراتيجيات التمكين، وابتكارات التنمية المجتمعية. من منظور نظري، تُسهم الحركة الخيرية الإسلامية في تطوير إطار حوكمة  

عزيز رأس المال الاجتماعي. أما من منظور عملي، فتُقدم  رشيدة، ودمج مقاصد الشريعة الإسلامية في التنمية الاجتماعية، وت
 Muslikhah) هذه الحركة توصيات عملية للمؤسسات الخيرية والحكومة والمجتمع في تصميم السياسات وبرامج التمكين 



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

91 
 

& Kurniawan, 2023(. 
في إطار الحوكمة الرشيدة، تقُدرم الأعمال الخيرية الإسلامية ممارسات إدارية قائمة على الشفافية والمساءلة والمشاركة 
والفعالية. وقد أصبحت مبادئ الحوكمة الرشيدة مطلبًا أساسيًا للمؤسسات الخيرية للحفاظ على ثقة الجمهور. وتتحقق  

وعمليات التدقيق المستقلة، والإفصاح عن المعلومات عبر المنصات الرقمية. وتأتي    الشفافية من خلال نشر التقارير المالية،
المساءلة في شكل مسؤوليات مزدوجة، رأسية تجاه الله سبحانه وتعالى، وأفقية تجاه المجتمع. وتتجلى المشاركة من خلال  

الفعالية في نجاح المؤسسة في تحويل  المستحق إلى مزاكِ. ويظُهر مفهوم الحوكمة    إشراك المجتمع في البرامج، بينما تنعكس 
الرشيدة هذا أن الأعمال الخيرية الإسلامية يُمكن أن تُمثرل نموذجًا لحوكمة المنظمات غير الربحية، وهو نموذج لا يقتصر على  

 . )Iswari & Rosyid, 2020( السياقات الدينية فحسب، بل يشمل أيضًا تنمية المجتمع المدني بشكل عام 
علاوة على ذلك، من أهمر الآثار النظرية دمج العمل الخيري الإسلامي مع مقاصد الشريعة. فالزكاة والإنفاق  
العقل،   النفس، وحفظ  الدين، وحفظ  الرئيسية: حفظ  المقاصد الخمسة  أساسية لحماية  والصدقة والوقف أدوات شرعية 

مية عمليًا دعمها لهذه الأبعاد الخمسة. فالتعليم الممورل بالزكاة  وحفظ النسل، وحفظ المال. وقد أثبتت البرامج الخيرية الإسلا
يصون العقل، والرعاية الصحية الممورلة بالزكاة تصون النفس، والدعم الاجتماعي للأسر الفقيرة يصون النسل، وتوزيع الزكاة  

ة ليست مجرد مفهوم معياري، بل هي  المثمر يحمي الثروة، وتعزيز القيم الدينية يصون الدين. وبالتالي، فإن مقاصد الشريع 
أيضًا إطار عمل عملي يُجسرد من خلال الممارسات الخيرية. وتثُري هذه الدراسة نظرية التنمية الإسلامية من خلال التأكيد  

 .(Auda, 2008) على إمكانية تحقيق المقاصد من خلال حوكمة خيرية استراتيجية
من ناحية أخرى، تُجد نظرية رأس المال الاجتماعي أهميةً في العمل الخيري الإسلامي. فقد ثبت أن رأس المال  
الاجتماعي، المتمثل في الثقة والأعراف والشبكات الاجتماعية، يلعب دوراً محوريًا في جمع الزكاة وتوزيعها. فالمجتمعات المحلية  

تثُبت نزاهةً ومساءلةً في توزيع الزكاة، بينما تُشكرل الشبكات الاجتماعية للمنظمات  أكثر ميلًا إلى الثقة بالمؤسسات التي  
والمحمدية، أساسًا يعُزز جهود جمع التبرعات. وتُظهر البرامج المجتمعية، مثل برنامج    (NU)الإسلامية، مثل نهضة العلماء  

( الزكاة"  تمكين  الوطنية"  (  Desa Berdaya Rumah Zakat"قرية  الإسلامية  الداخلية  "المدرسة  برنامج  أو 
(LAZISNU ،)  كيفية تفعيل رأس المال الاجتماعي لتعزيز قدرة المجتمعات المحلية. ولا يعُدر رأس المال الاجتماعي مُدخلًا

فحسب، بل مُخرجًا أيضًا للعمل الخيري الإسلامي، إذ تعُزز هذه البرامج التضامن والتماسك الاجتماعي والمشاركة المجتمعية  
 Setiawan( ظرية رأس المال الاجتماعي في سياق الدول النامية ذات الأغلبية المسلمةالفاعلة. وهذا يسُهم إسهامًا هامًا في ن

& Setyorini, 2022(. 

من الناحية العملية، تعُد آثار العمل الخيري الإسلامي بعيدة المدى. أولًا، بالنسبة لمؤسسات الزكاة، تؤُكد هذه 
النتائج على أهمية الحوكمة المهنية والابتكار الرقمي والتوجه نحو برامج إنتاجية. تحتاج المؤسسات إلى تعزيز قدراتها الإدارية،  

تقنيات مث الأثر  وتوسيع نطاق استخدام  القائم على  التقييم  )البلوك تشين(، ودمج  الكتل  الضخمة وسلسلة  البيانات  ل 
)تقييم الأثر(. لن يؤدي هذا إلى زيادة ثقة الجمهور فحسب، بل سيضمن أيضًا أن تُحدث البرامج تغييراً حقيقيًا في ظروف  

عملية في ضرورة تعزيز اللوائح، وتشجيع التعاون  مستحقي الزكاة بطريقة مستدامة. ثانيًا، بالنسبة للحكومة، تكمن الآثار ال 



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

92 
 

بين المؤسسات، ودمج الزكاة في النظام المالي الوطني. بفضل الإمكانات الهائلة للزكاة، يُمكن أن تكون الزكاة أداةً مُكملةً  
 لميزانية الدولة في التخفيف من حدة الفقر والحد من التفاوت الاجتماعي. 

ثالثاً، بالنسبة للمجتمع، يعُزز العمل الخيري الإسلامي ثقافة الزكاة والوقف، ويعُزز الوعي بأن الزكاة ليست فريضة  
فردية فحسب، بل هي أيضًا أداة اجتماعية لتنمية المجتمع. وتتجاوز المشاركة المجتمعية مجرد دفع الزكاة لتشمل المشاركة الفعالة  

ذا الوعي الجماعي من تحويل مستحقي الزكاة إلى مستحقيها، ويخلق دورة مستدامة لإعادة  في برامج التمكين. سيُسررع ه
الزكاة   التعاون مع مؤسسات  القطاع الخاص. يمكن للشركات  أيضًا إلى  العملية  التبعات  الثروة. رابعًا، يمكن توجيه  توزيع 

سلامية. وهكذا، لا يقتصر العمل الخيري الإسلامي  لتطوير برامج المسؤولية الاجتماعية للشركات القائمة على الشريعة الإ 
 على حشد أموال المجتمع فحسب، بل يشمل أيضًا الأموال الاجتماعية من قطاع الأعمال. 

ومع ذلك، لتحقيق هذه التداعيات النظرية والعملية، لا تزال هناك حاجة إلى تعزيز العديد من الأجندات. من  
بينها ضرورة بناء نظام وطني شامل لدمج بيانات الزكاة لتعظيم إمكانات جمعها. علاوة على ذلك، هناك حاجة إلى استثمار  

سات والبرامج إلى الافتراضات فحسب، بل إلى الأدلة أيضًا. عالميًا، يمكن  أكبر في أبحاث تأثير الزكاة، بحيث لا تستند السيا
أن تُشكل الأعمال الخيرية الإسلامية الإندونيسية نموذجًا يُحتذى به للدول الإسلامية الأخرى في إدارة الزكاة بنهج حديث  

ى الصعيد المحلي فحسب، بل تُسهم أيضًا  ومهني ومسؤول. وهذا يثُبت أن الأعمال الخيرية الإسلامية لا تقتصر أهميتها عل
 في الحوار العالمي حول الأعمال الخيرية والتنمية المستدامة والاقتصاد الإسلامي. 

وبالتالي، يمكن الاستنتاج أن الآثار النظرية للعمل الخيري الإسلامي تشمل تعزيز إطار الحوكمة الرشيدة، وتحقيق  
مقاصد الشريعة الإسلامية، والمساهمة في نظرية رأس المال الاجتماعي. في الوقت نفسه، تشمل آثاره العملية تحسين الحوكمة  

شاركة المجتمعية، والتآزر مع القطاع الخاص. ويثبت كلا الأمرين أن العمل الخيري  المؤسسية، وصياغة السياسات العامة، والم
الإسلامي ليس مجرد ممارسة خيرية، بل هو أيضًا ظاهرة اجتماعية ذات عمق نظري وأهمية عملية واسعة. وإذا أمكن استغلال  

متع بإمكانات كبيرة ليصبح ركيزة أساسية للتنمية  هذه الآثار على النحو الأمثل، فإن العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا يت
 الوطنية الشاملة والمستدامة. 

 
 خاتمة

شهدت الحركة الخيرية الإسلامية في إندونيسيا تطوراً ملحوظاً، على الصعيدين المؤسسي والاجتماعي. ويظُهر  
والوقف   والصدقة  والإنفاق  الزكاة  المتزايد لأموال  الإسلامي كأداة  (  ZISWAF)النمو  الخيري  للعمل  الهائلة  الإمكانات 

،  LAZISNUو،  Rumah Zakatو،  Dompet Dhuafaو،  BAZNASللتنمية الوطنية. ويعُد دور مؤسسات مثل  
دليلًا واضحًا على أن إدارة العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا أصبحت أكثر احترافية وتنظيمًا وتوجهًا    LAZISMUو

 نحو التمكين الاجتماعي. 
الرقمي ركائز أساسية للحفاظ على ثقة الجمهور وفعالية   تعُدر الشفافية والمساءلة والابتكار  إداري،  من منظور 



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

93 
 

البرامج. ويمثل التحول من نموذج توزيع الزكاة الاستهلاكي إلى نموذج توزيع منتج نقلة نوعية أكثر استراتيجية ذات أثر طويل  
المدى. ومع ذلك، لا تزال هناك حاجة إلى معالجة التحديات المتعلقة بتكافؤ القدرات بين المؤسسات، ومحدودية تقييم الأثر  

 ة التحول الرقمي. القائم على البيانات، ومقاوم 
يتجلى أثر العمل الخيري الإسلامي على التمكين الاجتماعي في مختلف المجالات. ففي القطاع الاقتصادي، يمكن  
لبرامج الزكاة الإنتاجية أن تزيد دخل المستحاقين )مستحقي الصدقات( وتشجعهم على التحول إلى مستحقي الزكاة. وفي  

الز  القائمة على  الدراسية  تتُيح المنح  التعليم،  الفقيرة. وفي مجال  مجال  كاة وتطوير المدارس فرصًا أوسع للأطفال من الأسر 
الصحة، توُسرع الخدمات القائمة على الزكاة نطاق الوصول إلى المرافق الطبية للمجتمعات الضعيفة. وفي الوقت نفسه، على  

 مستوى المجتمع، تعُزز البرامج التشاركية التضامن الاجتماعي والاعتماد على الذات. 
من الناحية النظرية، يثُري العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا النقاش حول الحوكمة الرشيدة، وتطبيق مقاصد  
لتعزيز الحوكمة   التوجه توصيات مهمة  العملية، يقُدم هذا  الناحية  التنمية، وتعزيز رأس المال الاجتماعي. من  الشريعة في 

ة المجتمعية، والتآزر مع القطاع الخاص. تؤُكد جميع هذه النتائج أن العمل  المؤسسية، وتكامل السياسات العامة، والمشارك
الخيري الإسلامي ليس مجرد ممارسة خيرية، بل هو حركة اجتماعية تحويلية واستراتيجية لتحقيق التنمية المستدامة. لذلك،  

يلعب دوراً حيويًا كأداة لإعادة توزيع    فإن الاستنتاج الرئيسي لهذه الدراسة هو أن العمل الخيري الإسلامي في إندونيسيا
إمكانات   إن تحسين  الوطنية.  والتنمية  الاجتماعي،  والتمكين  والابتكار    ZISWAFالثروة،  المهنية،  الحوكمة  من خلال 

 الرقمي، والتعاون بين أصحاب المصلحة المتعددين سيكون مفتاحًا لتحقيق مجتمع أكثر عدلًا وازدهاراً وتمكينًا. 
 

 مراجع

 

Adinugraha, H. H., Shulthoni, M., Adella, D., & Al, M. Z. (2025). Islamic Philanthropy In 

Indonesia: A Bibliographic Analysis Of Its Regulation And Practice. 04(01). 

Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S., Chotimah, O., & Merliyana, S. J. (2022). Metode 

Penelitian Kualitatif Studi Pustaka. Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 6(1), 974–980. 

https://doi.org/10.33487/edumaspul.v6i1.3394 

Alam, A. (2018). Permasalahan dan solusi pengelolaan zakat di Indonesia. Jurnal Manajemen, 

9(2), 128. https://doi.org/10.32832/jm-uika.v9i2.1533 

Arwani, A., Muhammad, R., & Mahmudi, M. (2024). Sustainable development and Islamic 

philanthropy: Synergy of zakat and SDGs. Al-Uqud : Journal of Islamic Economics, 

8(1), 124–160. https://doi.org/10.26740/al-uqud.v8n1.p124-160 

Auda, J. (2008). Maqasid Al-shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Baidhawy, Z. (2015). Lazismu and Remaking the Muhammadiyah’s New Way of 

Philanthropy. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 53(2), 387–412. 

https://doi.org/10.14421/ajis.2015.532.387-412 



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

94 
 

Creswell, J. W., Hanson, W. E., Clark Plano, V. L., & Morales, A. (2007). Qualitative Research 

Designs: Selection and Implementation. The Counseling Psychologist, 35(2), 236–264. 

https://doi.org/10.1177/0011000006287390 

Fauzia, A. (2013). Faith and the state: A history of Islamic philanthropy in Indonesia (Vol. 1). 

Brill.  

Fauzia, A. (2016). Filantropi islam, sejarah dan kontestasi masyarakat sipil dan Negara di 

Indonesia. 

https://scholar.google.com/scholar?cluster=14761081939550432091&hl=en&oi=scho

larr 

Fauzia, A., Almuin, N., Rohayati, T., & Garadian, E. A. (2016). Fenomena wakaf di Indonesia: 

Tantangan menuju wakaf produktif. Badan Wakaf Indonesia.  

Fauzia, A., Ilmiah, E., & Hasanah, U. (2012). Potensi Wakaf Produktif di DKI Jakarta. 

https://scholar.google.com/scholar?cluster=14275948227623725578&hl=en&oi=scho

larr 

Fauzia, D. A., M.A, N. A., Rohayati, T., & Garadian, E. A. (2022). Fenomena Wakaf di 

Indonesia: Tantangan Menuju Wakaf Produktif. Badan Wakaf Indonesia. 

Hartono, H. S. (2022). Indonesia’s National Zakat Agency (BAZNAS): Digital Transformation 

in Managing Zakat, Infaq and Shadaqah (ZIS). Muslim Business and Economics 

Review, 1(2), 183–204. https://doi.org/10.56529/mber.v1i2.67 

Hayman, R., & Smith, E. E. (2020). Mixed Methods Research in Library and Information 

Science: A Methodological Review. Evidence Based Library and Information Practice, 

15(1), 106–125. https://doi.org/10.18438/eblip29648 

Iswari, P. W., & Rosyid, M. (2020). Tinjauan Prinsip Good Governance Dan Perspektif Islam 

Dalam Operasional Lembaga Ziswaf. Filantropi : Jurnal Manajemen Zakat Dan 

Wakaf, 1(1), 88–105. https://doi.org/10.22515/finalmazawa.v1i1.2367 

Latief, H. (2013). Islamic philanthropy and the private sector in Indonesia. Indonesian Journal 

of Islam and Muslim Societies, 3(2), 175–201. 

Latief, H., As’ad, S., & Khasanah, M. (2015). Fleksibilitas Pemaknaan Wakaf Tunai di 

Indonesia: Studi terhadap Lembaga Filantropi dan Lembaga Keuangan. Afkaruna: 

Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 11(1), 66–95. 

https://doi.org/10.18196/aiijis.2015.0044.66-95 

Lestari, R., Nurleli, & Pradifta, R. (2023). Islamic Philanthropy Institutions and the Welfare of 

the People. KnE Social Sciences, 1045–1054. https://doi.org/10.18502/kss.v8i18.14310 

Maftuhin, A. (2017). Filantropi Islam: Fikih untuk Keadilan Sosial. Magnum Pustaka. 

Maika, M. R., Latifah, F. N., Kusumaramdhani, A., Rahim, R., & Multazam, M. T. (2019a). 

CIFET 2019: Proceedings of the 1st Conference on Islamic Finance and Technology, 

CIFET, 21 September, Sidoarjo, East Java, Indonesia. European Alliance for 

Innovation. 

Maika, M. R., Latifah, F. N., Kusumaramdhani, A., Rahim, R., & Multazam, M. T. (2019b). 

CIFET 2019: Proceedings of the 1st Conference on Islamic Finance and Technology, 

CIFET, 21 September, Sidoarjo, East Java, Indonesia. European Alliance for 

Innovation. 



INSAN CITA: Journal of Islamic Civilization and Social Movements, 01(1) 2025, 78-95 
 

95 
 

Mubarok, Z., & Yazid, S. (2025). Infak dan Peningkatan Ekonomi: Kajian Interdisipliner Al-

Qur’an dan Al-Hadis dengan Bidang Ekonomi. Al-Tarbiyah : Jurnal Ilmu Pendidikan 

Islam, 3(1), 140–152. https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v3i1.1943 

Murti, A. (2017a). Peran Lembaga Filantropi Islam Dalam Proses Distribusi Ziswaf (Zakat, 

Infak, Sodaqoh dan Wakaf) Sebagai Pemberdayaan Ekonomi Umat). LABATILA : 

Jurnal Ilmu Ekonomi Islam, 1(01), 89–97. 

Murti, A. (2017b). Peran Lembaga Filantropi Islam Dalam Proses Distribusi Ziswaf (Zakat, 

Infak, Sodaqoh dan Wakaf) Sebagai Pemberdayaan Ekonomi Umat). LABATILA : 

Jurnal Ilmu Ekonomi Islam, 1(01), 89–97. 

Muslikhah, K., & Kurniawan, N. (2023). Implementasi Konsep Dan Praktik Filantropi Islam 

Di Indonesia. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Penelitian Thawalib, 2(1), 47–58. 

https://doi.org/10.54150/thame.v2i1.137 

Nasir, M. D. A. (2020). Implementation Of Zakat Fund Empowerment Model, Infaq, Shadaqah 

In Badan Amil Zakat Nasional (Baznas) Madiun City. Ad-Deenar: Jurnal Ekonomi dan 

Bisnis Islam, 4(02), 232–243. https://doi.org/10.30868/ad.v4i02.850 

Setiawan, A., & Setyorini, T. (2022). The Role of the Amil Zakat Infaq and Sadaqah 

Institutions of Nahdlatul Ulama (LAZISNU) towards Harakah Nahdliyyah. 

EKONOMIKA SYARIAH : Journal of Economic Studies, 6(1), 76–89. 

https://doi.org/10.30983/es.v6i1.5263 

Sugeng, A., Triwibowo, A., Saputra, E., & Yusof, K. A. M. (2024). Indonesia’s Zakat 

Transformation in the Digital Era: Opportunities and Challenges. Journal of 

Contemporary Applied Islamic Philanthropy, 2(1), 15–22. 

https://doi.org/10.62265/jcaip.v2i1.63 

Utami, H. W. (2023). Contextualization of Productive Zakat in the Modern Era to Reduce 

Poverty. Management of Zakat and Waqf Journal (MAZAWA), 4(2), 134–148. 

https://doi.org/10.15642/mzw.2023.4.2.134-148 

Wahyudi, M., Herianingrum, S., & Ratnasari, R. T. (2021). Accountability Practices Based on 

Zakat Institutions Website in Indonesia. Jurnal Riset Akuntansi Dan Keuangan, 9(3), 

459–466. https://doi.org/10.17509/jrak.v9i3.31225 

Yahya, I. (2020). Zakat Management in Indonesia: A Legal Political Perspective. Al-Ahkam, 

30(2), 195–214. https://doi.org/10.21580/ahkam.2020.30.2.6420 

Yasniwati, Y. (2023). Efektifitas Penggelolaan Wakaf Produktif Bagi Kesejahteraan Sosial Di 

Indonesia. UNES Law Review, 5(4), 1919–1929. 

https://doi.org/10.31933/unesrev.v5i4.578 

Zanri, M. I. M., Ashim, A., & Rasyid, M. V. V. A. (2025). Potensi Ziswaf Dalam Ketahanan 

Ekonomi. Musytari : Jurnal Manajemen, Akuntansi, Dan Ekonomi, 20(3), 111–120. 

https://doi.org/10.2324/d0fqsz05 

Zulinda, N., & Hidayat, S. (2023). The Potency of Islamic Philanthropy in Indonesia: Analysis 

of the Socio-Economic Context. Proceeding of International Conference on Islamic 

Economics, Islamic Banking, Zakah and Waqf, 249–266. 

https://doi.org/10.24090/ieibzawa.v1i1.827 

 

 


